

# "ИХВАНУЛЬ МУСЛИМИН",

ГРУППА ИЗ ЧИСЛА ХАРИДЖИТОВ НАШЕГО ВРЕМЕНИ, И ОНИ НЕ ЯВЛЯЮТСЯ ЧАСТЬЮ ПРИВЕРЖЕНЦЕВ СУННЫ И ЕДИНОЙ ОБЩИНЫ.

Автор:

Шейх, доктор шариатских наук

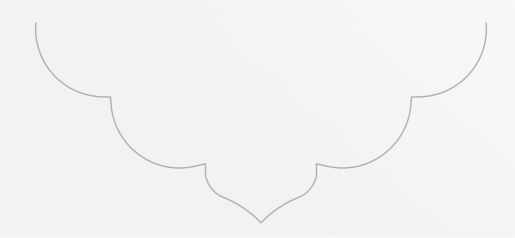
Ахмад Ибн Мубарак Аль-Мазру'ий

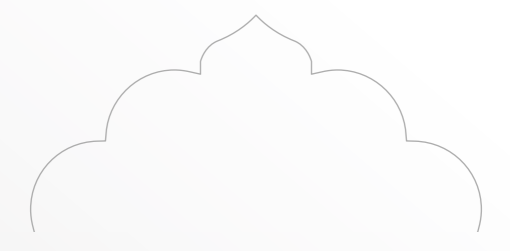






**QR-код кликабельный!** Нажмите на него, и вы перейдете на наш канал.

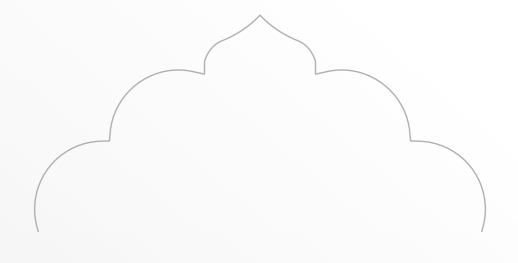




## **Сказал имам аль-Музани:**

«Если книгу проверят семьдесят раз, то все равно в ней останутся (некоторые) ошибки, ибо Аллах отказался от того, чтобы какая-либо книга, кроме Его Книги, была полностью правильной».









С именем Аллаха, Милостивого, Милующего!



Вала Аллаху, который усовершенствовал религию и ниспослал Книгу, ведущую к ясной истине! Мир и благословение Посланнику Аллаха, который наставил Умму и оставил её на белом пути, чей день подобен ночи, и кто свернёт с него, тот окажется среди погибших.

### А затем...

Пророк 
был послан в сороколетнем возрасте и продолжал призывать — в Мекке, своих близких и далёких соплеменников — к поклонению одному лишь Аллаху, у которого нет сотоварищей. Люди отвергли его после того, как он был правдив с ними и был их доверенным, они враждовали с ним и причиняли ему страдания. Но он проявлял терпение ради Аллаха, и тогда люди были лишь двух видов: верующие и многобожники.

Затем он совершил хиджру в Медину и построил основы Шариата на Единобожии, узаконив азан, молитву, пост и остальные предписания. Он призывал людей к благородным нравам, и при этом продолжал призывать к поклонению одному лишь Аллаху. И тогда люди в Медине были трёх видов: верующие, лицемеры или многобожники, как на это указывает текст Корана и Сунны и единогласное мнение (иджма').

После кончины Посланника Аллаха  $\frac{1}{2}$  люди сошлись на Абу Бакре, да будет доволен им Всевышний Аллах. Он стал халифом (наместником) Посланника Аллаха  $\frac{1}{2}$  на два года и три месяца.

В его время после смерти Пророка ## некоторые люди отступили от Ислама. Но он встал на защиту религии Всевышнего Аллаха должным образом, пока не подавил смуту.

Затем Абу Бакр, да будет доволен им Всевышний Аллах, назначил своим преемником Умара Аль-Фарука, да будет доволен им Всевышний Аллах. Он был халифом мусульман десять лет и шесть месяцев. И люди тогда по-прежнему делились на три категории: верующий, лицемер или многобожник.

Когда же Аль-Фарук, да будет доволен им Всевышний Аллах, скончался, люди сошлись на Усмане ибн Аффане, да будет доволен Всевышний им Аллах. Он возглавлял Халифат двенадцать лет. В его правление появились первые признаки смуты. Это произошло из-за того, что иудей Ибн Саба внушал людям порочить своего правителя. Так они стали выискивать недостатки у третьего халифа, Зун-Нурайна (обладателя двух светов)<sup>1</sup>, среди которых были и те, что на самом деле являлись его достоинствами, но завистники превратили их в недостатки. Были также и такие вещи, которые мог бы порицать только тот, кто желал смут и разложения. Важно то, что эта клевета распространилась повсюду и стала записываться как пороки халифа в разных областях.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Его так прозвали, потому что Усман был женат на дочери Посланника Аллаха ﷺ, когда она умерла, Посланник ∰ выдал за него второю свою дочь, и таким образом Усмана стали называть (обладателем двух светов).

Результатом этой клеветы на праведного, ведомого прямым путём халифа стало то, что бунтовщики ворвались в его дом и убили его, когда он читал Книгу Великого и Славного Аллаха<sup>2</sup>. Он, да будет доволен им Всевышний Аллах, не держался за Халифат из желания власти. Вовсе нет! Он остался халифом, потому что это было завещание Посланника Аллаха , который сказал ему: «О Усман, быть может, Аллах облачит тебя в рубаху (то есть: даст тебе власть), и если они захотят снять её с тебя, то не снимай её для них»<sup>3</sup>.

Также сподвижники единодушно сошлись на том, что нельзя снимать с Усмана «рубаху Халифата» после их совещания. В частности, Ибн Умар, да будет доволен Всевышний Аллах ими обоими, сказал: «Я не считаю, что такая сунна должна быть установлена в Исламе: всякий раз, когда люди недовольны своим правителем, они свергают его. Не снимай рубаху, которую даровал тебе Аллах» 4.

После убийства третьего халифа, преемником стал четвёртый халиф, Али ибн Аби Талиб, да будет доволен им Всевышний Аллах. Его Халифат продлился четыре года и девять месяцев.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> См: «Китаб аль-Михан» Абу Аль-Араба, (75—88), также «Аль-Истиаб» Ибн Абд аль-Барра, (546), также «Тарих» Ибн Хальдуна, (1/1026—1054), также «Тарих» Асакира, (3/29), и «Аль-Бидая ва ан-Нихая» Ибн Касира, (7/314—346).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Передал Ахмад в «Аль-Муснад» (25162), Ибн Хиббан в своем «Сахихе» (2876), Ат-Тирмизи (3705), и сказал: «Хадис хороший, одинокий в своей цепочке». Аль-Альбани назвал хадис достоверным в «Сахихе сунан Ат-Тирмизи» (3705).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Передал Ибн Са'ди в «Ат-Табакат» (3/62), с достоверной цепочкой передачи.

Господь миров пожелал, чтобы в его время произошли смуты и междоусобицы, такие как Верблюжья битва и битва при Сиффине. После этой смуты — и воистину, в этом мудрость Аллаха в Его творениях появилась группа хариджитов. Пророк 🐲 уже предсказывал их появление, сказав: «В конце времён появятся люди молодые по возрасту, глупые разумом, говорящие наилучшие слова творения» 5. Праведный, ведомый прямым путём халиф Али, да будет доволен им Всевышний Аллах, выступил против них и сражался с ними, и убил их в битве при Нахраване. Он, да будет доволен им Всевышний Аллах, истребил хариджитов с согласия сподвижников, да будет доволен ими Аллах. Однако осталась часть из них, кто не был убит. Они вступили в заговор против четвёртого халифа, да будет доволен им Великий Аллах, и разработали план его убийства. Это произошло в Рамадан, семнадцатого числа, в утро пятницы, когда он направлялся на утреннюю молитву. И они действительно совершили это преступление, убив его, да будет доволен им Всевышний Аллах<sup>6</sup>.

Во времена правления праведного халифа Али, да будет доволен им Всевышний Аллах, люди разделились на четыре категории: верующий, приверженец нововведений, лицемер или многобожник.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Передал Муслим, книга «Закята» (1066).

 $<sup>^6</sup>$  «Аль-Истиаб» Ибн Абд аль-Барр (538—540), также «Китаб аль-Михан» Абу Аль-Араба, (89), также «Тарих» Ибн Хальдуна, (4/1131).

Приверженцами нововведений стали рафидиты и хариджиты — первые группы, отколовшиеся от основной общины.

Основное внимание здесь уделяется хариджитам, чьи убеждения включали в себя две опасные вещи:

Первое: Такфир (обвинение в неверии) мусульман.

**Второе:** Выход из общины мусульман и восстание против их имама (правителя).

Доказательством этого служат слова Посланника Аллаха **«Они убивают приверженцев Ислама и оставляют в покое поклоняющихся идолам»** 7. Действительно, это то, что произошло на самом деле: они сражались против Усмана и Али, да будет доволен Всевышний Аллах ими обоими, и откололись от их общины. Учёные Ислама передали единогласное мнение хариджитов относительно этих убеждений<sup>8</sup>.

Обрати внимание: их вероубеждение включает в себя два пункта: обвинение в неверии и выход из повиновения, хотя они были людьми, усердными в поклонении, старательными и читающими Коран. Как сказал Пророк : «Появятся такие люди, что вы будете считать свои молитвы ничтожными по сравнению с их молитвами, и они будут читать Коран, но он не будет проходить дальше их глоток — или горла. Они выйдут из религии, как стрела вылетает

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Передал Муслим, книга «Закята» (1064).

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> См: «Макалят аль-ислямийин аль-аш'ари» (84), (109), (336).

из добычи: стрелок смотрит на своё стрелу, на её наконечник, на её оперение и сомневается, осталось ли на ней хоть немного крови».

Несмотря на всё их усердие в поклонении, это не стало оправданием для их похвалы или признания их праведными. Разве ты не видишь, как Посланник Аллаха сказал: «Они выйдут из религии, как стрела вылетает из добычи» 9.

Также сподвижники, да будет доволен ими Всевышний Аллах, и все учёные, да помилует их Господь миров, единодушно согласились, что хариджиты являются приверженцами нововведений, а не приверженцами Сунны и Единой Общины. Они отклонились от Сунны своим обвинением мусульман в неверии и восстанием против правителя. Они не были частью Единой Общины, потому что не придерживались общины мусульман и их имама.

Вдумайся в слова Имама аль-Аджурри, да помилует его Всевышний Аллах: «Тот, кто видит усердие хариджита, вышедшего против правителя, будь то справедливый правитель или несправедливый, вышедшего, собравшего группу, обнажившего свой меч и посчитавшего дозволенным сражение с мусульманами, не должен обольщаться его чтением Корана или его долгим стоянием в молитве, или его постоянным постом, или

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Передал Аль-Бухари, книга «Предоставление времени вероотступнику для покаяния», глава: «Убийство хариджитов и безбожников после установления над ними довода», (6931), также Муслим в книге «Закят» (1063)

его красивыми выражениями о науках, если его мазхаб — это мазхаб хариджитов»  $^{10}$ .

Мой дорогой читатель, смысл сказанного в том, что Пророк и не преуменьшал их ошибок, несмотря на обилие их поклонения. Точно так же поступали сподвижники, да будет доволен ими Всевышний Аллах, табиины и имамы, да помилует их всех Аллах. Ведь их ошибка заключалась в основе из основ, а именно: обвинении в неверии мусульман и выходе из повиновения правителю<sup>11</sup>.

Напротив, Пророк приказал сражаться с ними, сказав: «Где бы вы их ни встретили, убивайте их, ибо за их убийство будет награда тому, кто убьёт их в Судный день». В другом хадисе говорится: «Если я застану их, то непременно убью их так, как были уничтожены адиты» 12. Однако, сражение с ними должно быть только по приказу или с разрешения правителя.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> «Аш-Шари'а», (1/345).

 $<sup>^{11}</sup>$  К сожалению, сегодня многие из простых людей, не усвоив должным образом вероубеждение Ахлю ас-Сунна (приверженцев Сунны), стали считать эти ошибки незначительными по сравнению с их призывной деятельностью. Таким образом, они поддались учению хариджитов, будучи обманутыми той внешней стороной, которую даже лучший из творений (Пророк ) не принял во внимание.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Передал Аль-Бухари в книге «Единобожия», в главе: «Слова Всевышнего Аллаха:

<sup>«</sup>Ангелы и Дух (Джибрил) восходят к Нему», [Аль-Ма'аридж: 4], (7432), Муслим, книга «Закята» (1063).

Точно так же сподвижники, да будет доволен ими Всевышний Аллах, сражались с ними и убивали их<sup>13</sup>. Все учёные, да помилует их Всевышний Аллах, вынесли решение, что хариджиты являются приверженцами нововведений и не относятся к Приверженцам Сунны и Единой Общины, потому что они отклонились от одного из основополагающих принципов — покорность и повиновение правителям мусульман, отказ от выступления против них, и обвинили мусульман в неверии.

Покорность и повиновение правителю в том, что не противоречит Шариату, и отказ от выступления против него — это основа из основ приверженцев Сунны и Единой Общины. Тот, кто нарушает его, выходит из лона Сунны.

В разъяснении этого Имам Ахмад ибн Ханбаль, да помилует его Всевышний Аллах, говорит: «Основы Сунны у нас — это придерживаться того, на чём были сподвижники Посланника Аллаха »». Затем он упомянул вопрос имамата (главенства) как одна из основ Сунны, сказав: «И покорность и повиновение имамам и правителю верующих, будь он праведником или нечестивцем» <sup>14</sup>.

Имам Али ибн Аль-Мадини, да помилует его Всевышний Аллах, говорит: «Основа Сунны заключается в том, что, кто оставит из неё хоть одно качество,

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> См: «Ат-Тамхид» (6/67), также «Аль-Масалик фи шархи Муватта Малик» Ибн Аль-Араби, (3/408), также «Шарх Аль-Бухари» Ибн Батталь, (8/584).

 $<sup>^{14}</sup>$  «Шарх Усуль и'тикад ахлюс-Суннати ва аль-Джамаа» Аль-Лялякаи, (1/175—180).

не скажет о нём или не уверует в нее, тот не будет из её приверженцев». Затем, упоминая среди этих сунн в главе вероубеждения вопрос имамата (главенства), он сказал: «Не дозволено сражаться с правителем и выступать против него никому из людей. Кто поступит так, тот является приверженцем нововведений, отклонившимся от Сунны» 15.

Поразмысли над тем, как эти и другие имамы считали, что покорность и повиновение правителям в том, что не противоречит Шариату, является одной из основ Сунны. А также недопустимость обвинения мусульман в неверии за большие грехи. Вплоть до того, что Имам Аль-Бухари, передавая вероубеждение тысячи учёных из числа Приверженцев Сунны и Единой Общины, с которыми он встречался, сказал, что одним из их убеждений было: «Они не обвиняли в неверии никого из людей Киблы за грех» 16.

Если ты понял это, и оно укоренилось в твоем сердце, то знай: тот, кто объединил эти две порочные основы — обвинение мусульман в неверии и выход из их общины против их правителя — тот не относится к Приверженцам сунны и Единой Общины. Напротив, он является хариджитом, приверженцем нововведений, даже если он называет себя приверженцем Сунны, или описывает свои действия как Сунну, или говорит:

 $<sup>^{15}</sup>$  «Шарх Усуль и'тикад ахлюс-Суннати ва аль-Джамаа» Аль-Лялякаи, (1/185—189).

 $<sup>^{16}</sup>$  «Шарх Усуль и'тикад ахлюс-Суннати ва аль-Джамаа» Аль-Лялякаи, (1/193—196).

«Мой выход против правителя и мое обвинение в неверии — это порицание порицаемого и джихад на пути Аллаха». Ибо суть в истинах, взвешенных на весах религии, а не в названиях и заявлениях.

И если это стало тебе ясно, то знай, что **«Братья-мусульмане»** (Аль-Ихван аль-Муслимун) <sup>17</sup> приняли идеологию хариджитов относительно обвинения в неверии и выхода из повиновения. Это станет очевидным для тебя на основании трёх основных доказательств:

**Первое доказательство:** Свидетельство тех, кто сам был среди них, о том, что они переняли идеи хариджитов  $^{18}$ .

'Али Аль-'Ашмави<sup>19</sup> говорит об их джихаде: «Они не нашли способа для джихада в его установленных формах, поэтому издали фетву о выходе мусульман из их религии и обвинили их в неверии, а затем набросились на них, считая дозволенным посягательство на их жизни, честь и имущество» <sup>20</sup>.

Он также говорит: «Таким образом, у остальных четырёх имамов восстание против правителя отсутствует, кроме как у хариджитов и азарика. А также оно присутствует в убеждениях «Братьев-мусульман»».

 $<sup>^{17}</sup>$  Запрещенная на территории РФ организация.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Моё использование их высказываний не является их одобрением — нет, и упаси Аллах! Напротив, это лишь способ привести доводы против них посредством их собственных слов и слов лидеров их группы.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Последний руководитель секретной организации «Братьев-мусульман».

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Из книги: «Тайная история организации «Братьев-мусульман»», (29).

Он также сказал, перечисляя их позорные деяния: «Они изобрели метод «взрывающейся партии» в операции по покушению на Абд ан-Насыра в 1954 году.

У них есть группы самоубийц и группы насилия, вышедшие из-под их влияния, используя их методы.

Те, кто взорвал «Аль-Азхар» и Абд аль-Мун'има Риада, получили от организации методы действий и план работы.

«Движение «Братья-мусульмане» несёт ответственность за все акты насилия во имя религии, которые происходят где бы то ни было в исламском мире, во всех их формах и проявлениях. И на самом деле, когда я сказал, что террористические группы вышли из-под влияния «Братьев-мусульман», я не отступил от действительности».

Аль-Кардави, шейх и муфтий «Братьев-мусульман», говорит: «Среди того, за что порицали устаза Аль-Маудуди, было то, что он первым выдвинул идею «судейства Аллаха» (аль-хакимия), которую затем перенял у него шахид Сайид Кутб. Именно на эту идею возлагают бремя такфира мусульман и группировок на этих идеях, подобно тому, как в древности она была причиной смуты хариджитов, которые говорили: «Нет права выносить решения, кроме как у Аллаха!»» <sup>21</sup>.

 $<sup>^{21}</sup>$  Из книги: «Вопрос «судейства Аллаха», и препирательства, что вытекли из него».

Он также сказал: «На этом этапе появились книги Сайида Кутба, которые представляют последний этап его мышления и которые пропитаны такфиром общества, откладыванием призыва к исламскому строю с идеей обновления и развития фикха, оживлением иджтихада, и призывают к чувственной изоляции от общества, разрыву отношений с другими, объявлению наступательного джихада против всех людей, и к уничижению приверженцев терпимости и гибкости, обвиняя их в наивности и психологическом поражении перед западной цивилизацией. Это проявляется наиболее ярко в тафсире «В тени Корана» во втором издании, а также в «Вехах на пути», большая часть которого заимствована из «Теней», и в «Исламе и проблемах цивилизации» и других. И эти книги имели своё достоинство и большое положительное влияние, подобно тому, как в них было много отрицательного также» <sup>22</sup>.

Салим аль-Бахнасали, один из видных деятелей движения «Братья-мусульмане», говорит: «А что касается идеологии, которая склоняется к такфиру мусульман, которую строит Мухаммад Кутб, соответствует идеологии хариджитов и противоречит методологии приверженцев Сунны. И это то, что известно всем учёным»<sup>23</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Не было у этих книг положительного влияния, напротив — лишь отрицательное. И не стоит обольщаться, ведь наш Пророк ## не придавал значения поклонению хариджитов из-за порочности их основы. Поэтому будь внимателен к словам этих людей, ибо все они полны яда и коварства.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Из книги: «Сомнения вокруг современной идеологии» (272).

Также ас-Сави аль-Ихвани говорит: «Что касается кутбистов, то их методология изначально строилась на усложнении вопроса законотворчества (ташри') и разъяснении его связи с религией, а также на пояснении, что недостаток, охватывающий системы правления в наших современных обществах, разрушает основы Ислама и подрывает основу Единобожия. Известно, что книгами, представляющими это направление и выражающими его методологию, являются труды Сайида Кутба, да помилует его Всевышний Аллах, в области призыва и общего обращения, а также книга «Хадд аль-Ислам» профессора Абд аль-Маджида аш-Шазили в области установления основ и построения теорий» <sup>24</sup>.

Хасан Аль-Банна, основатель движения «Братья-мусульмане», заявляет: «Когда среди вас, о братья мусульмане, будет триста батальонов, каждый из которых подготовит себя духовно — верой и убеждениями, интеллектуально — знанием и культурой, и физически — тренировками и спортом, в это время просите меня, чтобы я повёл вас в пучину моря, прорвался с вами к небесам и завоевал с вами каждого упрямого тирана» 25.

Али Аль-'Ашмави, комментируя слова основателя, отмечает: «И совершенно очевидно, что это не было направлено против колониализма, как они утверждают, а было угрозой правительствам, организациям и всем,

 $<sup>^{24}</sup>$  Из книги: «Степень дозволенности принадлежности к исламским партиям и группам», (171).

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Из книги: «Собрание посланий пятой конференции» (258).

кто расходился с «Братьями» во мнениях, мыслях или направлении» $^{26}$ .

Абу Катада Аль-Филистыни подтверждает это, говоря: «Мы не хотим сражаться с Америкой, если только она не нападёт на нас первой. Это отличается от сражения с вероотступническими режимами в наших странах, джихад против которых считается индивидуальной обязанностью (фард 'айн) каждого мусульманина»<sup>27</sup>.

Они не достигнут этого иначе как через революции, именно поэтому Абдуллах 'Аляван аль-Ихвани говорит: «Исламисты не могут установить правление путём военных переворотов, и у них не осталось другого реального и разумного решения, кроме как полагаться на народную революцию» <sup>28</sup>.

Они ложно и обманчиво приписывают восстание против правителя и революции праведных предшественникам, как это утверждает Мухаммад Ахмад ар-Pашид $^{29}$ .

Чтобы привести людей к революциям, необходимо обвинить в неверии правителей и общества.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Из книги: «Тайная история организации «Братьев-мусульман»», (34).

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> «'Акабат 'аля тарик ад-даия», (2/368).

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Книга «Аль-Масар» (стр. 440): приписывать восстание против несправедливых правителей суннитам и саляфитам—это обман и ложь, ведь тексты двух Откровений (Коран и Сунна) и единогласное мнение учёных указывают на запрет восстания против них.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Часть интервью, опубликованное в газете «Аль-Хаят», № 1321, стр. 6.

Именно это утверждает Сайид Кутб: «Поистине, на Земле нет ни мусульманского государства, ни мусульманского общества, чья основа взаимодействия — это Закон Аллаха и исламский фикх» <sup>30</sup>.

Он также говорит: «Это невежественное общество, в котором мы живём, не является мусульманским обществом»  $^{31}$ .

Завершая написанное, в целях краткости я ограничусь этими высказываниями, которые подтверждают отклонение в вероубеждении «Братьев-мусульман» в основополагающем вопросе покорности и повиновения мусульманским правителям в том, что не противоречит Шариату, и недозволенности обвинения мусульман в неверии<sup>32</sup>.

Не позволяй своим мыслям сбиться с пути, и пусть никто из обманщиков не скажет тебе: «Это всего лишь высказывания отдельных лиц, а не группы, и каждый представляет только самого себя». Послушай, что говорит об этом 'Али Аль-'Ашмави, который был среди них и знает их изнутри: «Но я вновь и вновь повторяю, что группы насилия во имя религии вышли из-под их влия-

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> «Аз-Зиляль/Тени», (4/2122).

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> «Аз-Зиляль/Тени», (4/2009).

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> Здесь я упомянул лишь то, что непосредственно касается нашей темы, не упоминая то, что у этих людей есть множество других отклонений в вопросах вероубеждения, таких как отрицание атрибутов Всевышнего Аллаха, а также порочение пророков и сподвижников. Всё это обильно представлено в их книгах и аудиозаписях, например, в таких трудах, как «Фи зиляль аль-Куран» (В тени Корана) Сайида Кутба, «Адаля исламийя» (справедливость в Исламе) и «Тасвир фанни филь-Куран».

ния не как отдельные личности, а как мысль и убеждение. И это гораздо опаснее и обширнее, чем просто отдельные люди. Потому что размножение продолжается, пока существует эта укоренившаяся, придерживаемая и блестящая в глазах молодёжи идея. Более того, она постоянно обновляется, и это приведёт к постоянной реализации этой идеи в виде групп, совершающих убийства, подрывы и теракты смертников» <sup>33</sup>.

## Из этих высказываний «Братьев-мусульман» можно выделить несколько ключевых моментов:

Они сделали вопрос о хакимии (судействе Аллаха) основным.

На основе этого они обвиняли общества в неверии и выступали против правителя.

Они описывали общества как общества невежества, что облегчало им обвинение в неверии.

Они восставали и убивали мусульман.

Они представляли эти восстания и убийства именем религии, праведных предшественников, джихада и порицания порицаемого.

Сравни это краткое изложение убеждений «Братьевмусульман» со словами Ибн Абд аль-Барра, да помилует его Всевышний Аллах, в описании хариджитов. Ты увидишь много общего и схожего.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> Из книги: «Тайная история организации «Братьев-мусульман»», (26)

Ибн Абд аль-Барр, да помилует его Всевышний Аллах, говорит:

«Хариджиты, наряду со своими восстаниями, имели свои толкования Корана и порочные воззрения, которые отличались от пути предшественников этой Уммы из числа сподвижников и табиинов, следовавших по их стопам наилучшим путем, которые переняли Книгу и Сунну от них и постигали знание с ними. Таким образом, они разошлись в своих толкованиях и воззрениях со сподвижниками и табиинами и обвинили их в неверии. Они обвиняли мусульман в неверии за грехи и считали дозволенным проливать их кровь за грехи. Их выступление против правителя, как они заявляли, было изменением порицаемого и отвержением лжи. Однако то, что они принесли, было величайшим порицаемым и наихудшей ложью, в дополнение к их отвратительным воззрениям, большую часть которых мы уже рассмотрели, но это, хвала Аллаху, не место для их подробного упоминания. Это и есть основа дел хариджитов.

Их первое восстание было против Али, да будет доволен им Всевышний Аллах, который разгромил их при Нахраване. Однако, остались их потомки и те, кто не был связан с ними кровно, но придерживался их убеждений, передавая их из поколения в поколение. У этих людей были молитвы днём и ночью, и посты, при виде которых люди считали ничтожными свои собственные деяния. Они читали Коран днём и ночью, но он не проходил дальше их гортаней или ключиц, потому что они толковали его без знания разъясняющей Сунны, и поэтому были лишены понимания его и награды за его чтение» <sup>34</sup>.

Надеюсь, ты понял смысл этих слов, но если нет, то вот что я имел в виду:

Хариджиты, чью идеологию переняли «Братьямусульмане», не следовали пути предшественников, то есть сподвижников, табиинов и тех, кто шёл по их стопам, таких как имамы Малик, Аш-Шафии, Ахмад и другие. Они обвиняли мусульман в неверии за грехи и отделились от их общины, прикрываясь религиозным предлогом — порицанием порицаемого<sup>35</sup>.

Они выступили против лучших из имамов, таких как Али, да будет доволен им Всевышний Аллах, который был имамом мусульман. И уж тем более они выступят против последующих имамов и правителей мусульман.

Сподвижники сражались с ними под знаменем тогдашнего имама, Али, да будет доволен им Всевышний Аллах.

Они были людьми Корана, поклонения и усердия, но это не помогло им стать частью Приверженцев Сунны и Единой Общины.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> «Ат-Тамхид» Ибн Абд аль-Барр, (6/55–56).

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> Ибн Аль-Каййим говорит: «Хариджиты представили борьбу с правителями и выход против них с мечом в обличье призыва к одобряемому и запрета порицаемого. И любой приверженец лжи не может распространять свою ложь иначе как представив её в обличье истины». «Игасат аль-Лахфан», (2/780–781).

Если тебе стало ясно, что «Братья-мусульмане» объединили в своей идеологии обвинение в неверии и выход из повиновения, придав этому облик религии, Сунны или предшественников, от чего они непричастны, то результат очевиден: они — хариджиты нашего времени, и не являются частью приверженцев Сунны и Единой Общины, даже если утверждают, что следуют Сунне и находятся с общиной.

Чтобы сделать этот вопрос ещё яснее, я кратко освещу высказывания имамов четырёх мазхабов о запрете обвинения мусульман в неверии и недозволенности выхода из общины мусульман и восстания против их правителя. Это позволит тебе ещё лучше понять, насколько «Братья-мусульмане» отличаются от мазхабов четырёх имамов и похожи на хариджитов.

**Во-первых:** вероубеждение Имама Абу Ханифы и его сподвижников, да помилует их Всевышний Аллах

Абу Ханифу, да помилует его Всевышний Аллах, спросили: «Что ты скажешь о том, кто призывает к одобряемому и запрещает порицаемое, и за ним следуют люди, и он выступает против общины? Считаешь ли ты это дозволенным?» Он ответил: «Hem» <sup>36</sup>.

Он, да помилует его Всевышний Аллах, также сказал: «Мы не обвиняем мусульманина в неверии за грех из грехов, даже если он большой, если только он не считает его дозволенным» <sup>37</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> См: «Аль-Фикх Аль-Абсат» (44—48).

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> «Аль-Фикх Аль-Акбар» (304).

Ат-Тахави аль-Ханафи, да помилует его Всевышний Аллах, упоминая вероубеждение Абу Ханифы, да смилуется над ним Аллах, которого он придерживается, сказал: «Мы не считаем дозволенным выход против наших правителей и тех, кто стоит у власти, даже если они несправедливы. Мы не призываем против них и не отказываемся от повиновения им. Мы считаем повиновение им повиновением Всевышнему Аллаху, обязательным, пока они не прикажут совершить грех, и мы молимся за них о праведности и благополучии» 38.

Он также утвердил их позицию относительно недопустимости обвинения мусульман в неверии, сказав: «Мы не обвиняем в неверии никого из людей Киблы за грех, пока он не посчитает его дозволенным» <sup>39</sup>.

**Во-вторых:** вероубеждение Имама Малика и его сподвижников, да помилует их Всевышний Аллах

Ибн Аби Зайд аль-Кайравани аль-Малики, да помилует его Всевышний Аллах, передавая вероубеждение Имама Малика, да смилуется над ним Аллах, сказал: «Мы придерживаемся покорности и повиновения имамам мусульман, и каждому, кто возглавил дела мусульман по согласию или силой, и чья власть укрепилась, будь он праведным или нечестивым. Недозволенно выходить против него ни несправедливому, ни справедливому» 40.

 $<sup>^{38}</sup>$  «Аль-Акыда аль-Тахавия» (69—70), также см: «Шарх» Ибн Аби Аль-Изз Аль-Ханафи, так как он крайне важный, (6/576—578).

 $<sup>^{39}</sup>$  «Аль-Акыда аль-Тахавия» (60), также см: «Шарх» Ибн Аби Аль-Изз Аль-Ханафи, так как он крайне важный, (2/483).

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> «Аль-Китаб аль-Джами'», (148).

Он, да помилует его Всевышний Аллах, также сказал: «И никто из людей Киблы не обвиняется в неверии за грех, даже если он большой, и ничто не уничтожает веру, кроме многобожия в отношении Аллаха».

Ибн Аби Заманин аль-Малики, да помилует его Всевышний Аллах, говорит: «И среди слов Приверженцев Сунны: «Правитель — это тень Аллаха на земле», и тот, кто не признаёт над собой правителя, будь он праведником или нечестивцем, тот противоречит Сунне» 41.

Абу 'Амр ад-Дани аль-Малики, да помилует его Всевышний Аллах, говорит: «Что касается того, кто отклоняется от истин, совершением несправедливости, тиранией, отменой шариатского наказания или совершением греха, то обязательно увещевать его, напоминать ему об Аллахе и призывать его к повиновению Ему. И необходимо отказываться повиноваться ему в том, в чём он грешит: в несправедливости, тирании, неповиновении и нововведении. Однако, из-за этих поступков не является обязательным его смещение или выступление против него» <sup>42</sup>.

**В-третьих:** вероубеждение Имама Аш-Шафии и его сподвижников, да помилует их Всевышний Аллах

Аль-Музани аш-Шафии, да смилуется над ним Аллах, говорит: «А подчинение обладателям власти должно быть только в том, что угодно Аллаху, и из-

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> «Усуль Ас-Сунна» (275).

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> «Ар-Рисаля аль-вафия» (135).

бегать того, что вызывает Его гнев. Не следует восставать против них, даже если они проявляют несправедливость и притеснение. Вместо этого нужно каяться перед Аллахом, чтобы Он смягчил их сердца к подданным, и воздерживаться от обвинения в неверии мусульман».

Затем он сказал: «Это убеждения и поступки, на которых объединились первые праведные имамы, и с помощью Аллаха последователи держались их, не склоняясь ни в одну, ни в другую сторону. Мы надеемся на Аллаха, полагаемся на Него и стремимся следовать их пути» <sup>43</sup>.

Ас-Сабуни Аш-Шафии, да смилуется над ним Аллах, рассказывая о вероубеждении приверженцев хадиса, говорит: «Они считают нужным молиться за правителей, чтобы Аллах исправил и наставил их, и не считают дозволенным выступать против них, даже если видят в них отклонение от справедливости к несправедливости и притеснению» 44.

Он также говорит: «И приверженцы Сунны убеждены, что верующий, даже если он совершил множество грехов, малых или больших, не становится неверующим из-за них. И если он покинет этот мир, не покаявшись в них, но умерев с Единобожием и искренностью, то его дело принадлежит Всевышнему Аллаху: если Он пожелает, простит его, а если пожелает, нака-

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> «Шарх Ас-Сунна» Аль-Музани, (86—90).

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup> «Акыдату ас-саляфи ва асхаби аль-хадис» (294).

жет и подвергнет мукам огня на определённое время, но если Он накажет его, то не оставит его там навечно, а освободит и выведет его оттуда в райскую обитель вечного пребывания».

**В-четвертых:** вероубеждение Имама Ахмада и его сподвижников, да помилует их Всевышний Аллах

Имам Ахмад, да смилуется над ним Аллах, сказал: «И вера в то, что единобожники выйдут из Ада».

Он также сказал: «И выйдет группа людей из Ада по милости Всевышнего Аллаха после того, как они пробыли там столько, сколько пожелал Аллах. А некоторые останутся в нём навечно, и это приверженцы многобожия, лжи, отрицания и неверия в Аллаха» 45.

Он, да помилует его Всевышний Аллах, также сказал: «И кто выступит против имама мусульман, если люди уже сошлись на нём и признали его халифом каким бы то ни было образом, будь то по согласию или силой, тот, кто выступит, расколол единство мусульман и противоречит сообщениям от Посланника Аллаха . И если тот, кто выступил против него, умрёт, то он умрёт смертью времен невежества. И не дозволено сражаться с правителем и выходить против него никому из людей. Кто поступит так, тот является приверженцем нововведений, отклонившимся от Сунны и верного пути» 46.

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> «Аль-Масаиль ва ар-Расаиль аль-марвия ан аль-имам Ахмад» (2/214).

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> «Шарх Усули итикад ахлюс-сунна ва аль-джамаа» Аль-Лялякаи, (1/181).

После этих различий и разъяснений, и чтобы ты были убежден в своём деле, я приведу тебе высказывания имамов и больших учёных нашего времени о движении «Братья-мусульмане».

Среди высказываний современных учёных:

**Во-первых:** выдающийся ученый, шейх Ахмад Шакир из учёных Египта.

Он, да помилует его Всевышний Аллах, говорит: «Движение Хасана аль-Банны и его «Братьевмусульман», которые превратили исламский призыв в преступный, разрушительный призыв, на который тратят средства коммунисты и иудеи, как мы знаем это с полным убеждением» <sup>47</sup>.

Он, да помилует его Всевышний Аллах, также сказал по поводу убийства Махмуда Фахми ан-Накараши — премьер-министра Египта в 1949 году:

«И мы не знаем, кто будет следующим после Нукараши в списке этих людей. Поистине, Всевышний Аллах, пригрозил жесточайшим наказанием за убийство неприкосновенной души в нескольких аятах Своей Книги:

И это одна из очевидных истин Ислама, которую знает невежда раньше учёного. Однако это касается преднамеренного убийства, которое происходит между людьми в результате несчастных случаев, краж

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> «Шуун ат-та'лим ва аль-када» (48).

и прочего (убийца совершает убийство, зная, что совершает великий грех). Что же касается политического убийства, о котором мы так долго спорили, то это дело гораздо более серьёзное, это нечто иное. Убийца совершает его со спокойной душой и довольным сердцем, полагая, что он делает добро. Он убеждён, исходя из внушённых ему заблуждений, что совершает дозволенное деяние, если не считает, что выполняет исламский долг, который упустили другие. Такой человек является вероотступником, вышедшим из Ислама, и с ним следует обращаться как с вероотступниками, и к нему должны быть применены их положения в Шариате и в законе. Они — хариджиты, подобно древним хариджитам, которые убивали сподвижников Посланника Аллаха ﷺ и щадили тех, кто признавался в неверии. И их внешность была подобна внешности этих хариджитов, даже лучше.

Посланник Аллаха описал их по Откровению ещё до того, как увидел их, сказав своим сподвижникам: «Любой из вас сочтёт свою молитву ничтожной по сравнению с их молитвой и свой пост ничтожным по сравнению с их постом. Они читают Коран, но он не проходит дальше их ключиц. Они выйдут из Ислама так же, как стрела вылетает из дичи» [Хадис Абу Саида аль-Худри в «Сахих Муслим»]».

Посланник Аллаха **ж** также сказал: **«В конце вре**мён появятся люди молодые по возрасту, глупые разумом, говорящие наилучшие слова творения. Они читают Коран, но он не проходит дальше их горта-

ней. Они вылетят из религии так же, как стрела вылетает из дичи. Если вы встретите их, то убивайте их, ибо за их убийство будет награда тому, кто убьёт их у Аллаха в Судный день». [Хадис Али ибн Аби Талиба в «Сахих Муслим»].

Хадисов такого смысла много, они являются мутаватир (переданы большим количеством передатчиков) и очевидные истины Ислама однозначно указывают, что тот, кто посчитал дозволенным запретную кровь, тот сбросил с себя узы Ислама. Это положение о политическом убийстве является более суровым, чем преднамеренное убийство, происходящее между людьми. Убийце (в обычном случае) Аллах может простить по Своей милости, или же возмездие может стать искуплением его греха по Его милости и снисходительности. Что же касается политического убийцы, то он упорствует в содеянном до последней минуты своей жизни, гордится этим и считает, что совершил геройский поступок. Он полагает, что делает благо. Есть ещё один хадис, который прямо касается политического убийства и не допускает иного толкования. Между Аз-Зубайром ибн аль-'Аввамом и Али ибн Аби Талибом были политические разногласия, которые привели к Верблюжьей битве. Однажды к Аз-Зубайру ибн аль-Авваму пришёл человек и сказал: «Убить ли мне для тебя Али?» Зубайр ответил: «Нет, и как ты убьёшь его, ведь с ним войска?» Мужчина ответил: «Я догоню его и расправлюсь (имеется ввиду вероломно) с ним». На что Зубайр сказал: «Нет,

поистине, Посланник Аллаха ﷺ сказал: **«Поистине,** вера сдерживает вероломство (вероломный удар). Верующий не совершает вероломства». [Хадис АзЗубайра ибн аль-Аввама № 1429 из «Муснада Имама Ахмада ибн Ханбаля»].

Это означает, что вера удерживает верующего от падения в пропасть вероотступничества. Если же он совершает подобное, он перестаёт быть верующим. То, что совершили эти хариджиты, убив ан-Нукараши, считается позором и дозволением запретной крови.

**Во-вторых:** выдающийся ученый хадиса Мухаммад Насыруддин аль-Альбани.

Аль-Альбани, да помилует его Всевышний Аллах, сказал: «Неправильно говорить, что «Братьямусульмане» относятся к приверженцам Сунны, потому что они сражаются с Сунной»  $^{48}$ .

Он, да помилует его Всевышний Аллах, также сказал: «Братья-мусульмане исходят из правила «Мы работаем над тем, в чём мы согласны, и оправдываем друг друга в том, в чём мы расходимся», который установил для них их первый руководитель.

И затем он продолжил: «Эта фраза является причиной того, что «Братья-мусульмане» на протяжении почти семидесяти лет практически оставались

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> Из записи под названием: «Фетвы относительно организаций «Таблиг» и «Братья-мусульмане», город Ар-Рияд.

идейно далёкими от правильного понимания Ислама, и, следовательно, далёкими от практического применения Ислама, ибо тот, кто чего-то лишён, не может этого дать» <sup>49</sup>.

**В-третьих:** Выдающийся шейх Абд аль-Азиз ибн Баз, из учёных Королевства Саудовская Аравия

Ибн База, да помилует его Всевышний Аллах, спросили: «Да приумножит Аллах ваше благо, в хадисе Пророка , о разделении общины, где сказано: «Моя община разделится на семьдесят три течения, все они в Огне, кроме одной». Входят ли «Джамаат ат-Таблиг», с их многобожием и нововведениями, и «Братья-мусульмане», с их партийностью, расколом и выходом против правителей, в спасённую группу?»

Ответ: «Они входят в семьдесят два течения. И тот, кто противоречит вероубеждению приверженцев Сунны и Единой Общины, входит в эти семьдесят два течения. Под словами Пророка «Моя община» имеется в виду община ответа (иджаба), то есть те, кто ответил Аллаху и явно проявил свою приверженность Ему».

Спрашивающий: «То есть, эти два течения входят в число семидесяти двух?»

**Ответ:** «Да, они из семидесяти двух» <sup>50</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> Запись № (356), «Сильсилят аль-худа ва ан-нур».

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> Это было сказано на одном из уроков на встрече в городе Таиф, и это было его последнее мнение о них за два года до смерти — да помилует его Аллах. А всё, что было до этого, он пересмотрел и отказался от прежних взглядов.

**В-четвертых:** Выдающийся ученый хадиса Мукбиль ибн Хади аль-Вади'и, из учёных Йемена

Его, да смилуется над ним Аллах, спросили: «Являются ли современные течения, такие как суруриты и «Братья-мусульмане», течениями, вышедшими из Сунны?»

Ответ: «Они не считаются из числа Приверженцев Сунны, и нет им почёта. Что касается отдельных личностей, то мы не можем выносить шариатское решение о каждом. Возможно, кто-то невежественен и не знает истины. Однако о главе, который знает призыв «Братьев» и «Сурури»», призывает к нему и фанатично придерживается его, мы можем сказать: он не из спасённой группы» 51.

Его, да помилует его Всевышний Аллах, также спросили: «Какова позиция Приверженцев Сунны и Единой Общины, относительно «Братьев-мусульман»»

Ответ: «Позиция Приверженцев Сунны и Единой Общины относительно «Братьев-мусульман» такова: они считают их методологию нововведенческой, а из их членов те, кто знает эту методологию и придерживается её, являются нововведенцами. Те же, кто не знает методологии и думает, что помогает Исламу и мусульманам, считаются ошибающимися» 52.

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> Из книги: «Жизнеописание Имама, ученого хадиса Мукбиля Ибн Хади Аль-Вади'и», подготовил: Абу Хумам Мухаммад Ибн Али Ибн Ахмад Фарадж Ас-Саму'и Аль-Байдани.

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup> «Тухфату аль-муджиб» (10).

#### Итог:

В идеологии «Братьев-мусульман» собралось вероубеждение хариджитов, основанное на обвинении мусульман в неверии и выступлении против правителя мусульман.

«Братья-мусульмане» облекли эту идеологию в одеяние религии, как это делали первые хариджиты, назвав себя Приверженцами Сунны и Единой Общины или саляфитами.

«Братья-мусульмане» сделали вопрос о хакимии (судействе Аллаха) основным, как это было у первых хариджитов.

Методология «Братьев-мусульман» не является методологией предшественников Общины, то есть сподвижников, табиинов и тех, кто последовал за наилучшим образом. Более того, сподвижники и те, кто последовал за ними, полностью непричастны к ним и их действиям.

«Братья-мусульмане» противоречат имамам четырёх мазхабов в одной из основ религии, а именно в покорности и повиновении правителям мусульман и недопустимости выхода против них, а также в недозволенности обвинения мусульман в неверии.

Усердие «Братьев-мусульман» в поклонении или в призыве не даёт им право входить в определение приверженцев Сунны и Единой Общины и не оправдывает сочувствие к ним или предоставление им вла-

сти, потому что их ошибка лежит в основе основ вероубеждения.

Методология «Братьев-мусульман» приводит к порче в религии из-за противоречия основам Сунны, а также к порче в мирской жизни, выражающейся в потере безопасности, расколе единства мусульман и ослаблении их силы.

Большие учёные современности постановили, что «Братья-мусульмане» не относятся к приверженцам Сунны и Единой Общины, и что их методология противоречит Сунне и Джама'ату.

**В завершение этого послания я скажу:** мы твёрдо придерживаемся Книги Аллаха и достоверной Сунны, следуем пути и пониманию сподвижников, табиинов и Приверженцев Сунны и Единой Общины.

Мы отстраняемся от пути хариджитов и тех, кто уподобляется им, и непричастны к поношению, клевете и восстанию против имамов и правителей. Мы молим о праведности и благополучии для тех, кто был введён в заблуждение.

Прошу Всевышнего Аллаха даровать успех и правильность, и сделать это послание искренним ради Его Лика, полезным для общества и наставлением для тех, кто оказался в болоте такфира мусульман и восстаний против имамов.

«Братья мусульмане», группа из числа хариджитов нашего времени, И они не являются частью приверженцев Сунны и Единой Общины.

И я прошу Его даровать постоянную безопасность и благополучие Государству Объединённых Арабских Эмиратов и всем остальным странам Ислама. Пусть Он удалит от них козни врагов и защитит их от глупцов.

Прошу Его, даровать нашим правителям успех во всём благом и сделать их действия такими, в которых есть благо для религии, мирской жизни, рабов Аллаха и стран.

Хвала Аллаху, Господу миров!

«Братья мусульмане», группа из числа хариджитов нашего времени, И они не являются частью приверженцев Сунны и Единой Общины.

